
ФЕДОРИЩЕНКО А. И. 

 

43 

DOI: http://dx.doi.org/10.21686/2411-118X-2025-4-43-51 
 

Философия всеединства Владимира Соловьева и его учение  
о государстве и праве (часть I) 

 

А. И. Федорищенко 
кандидат философских наук, доцент,  

доцент кафедры гуманитарных дисциплин Российской таможенной академии. 
Адрес: ГКОУ ВО «Российская таможенная академия»,  

140015, Люберцы, Комсомольский пр-т, 4. 
E-mail: fedorishenko.kfn@yandex.ru 

 

Vladimir Solovyov's Philosophy of Unity and His Doctrine 
of the State and Law (Part I) 

 

A. I. Fedorishchenko 
PhD in Philosophy, Associate Professor,  

Associate Professor of the Department of Humanities of Russian Customs Academy.  
Address: Russian Customs Academy,  

4 Komsomolsky Avenue, Lyubertsy, 140015, Russian Federation. 
E-mail: fedorishenko.kfn@yandex.ru 

 

Поступила 01.12.2025     Принята к печати 10.12.2025 
Аннотация 

В статье осуществлен комплексный анализ философских оснований правовой концепции В. С. Соловьева. 
Обоснована актуальность данного исследования, которая определяется тремя главными факторами: по-
иском новых парадигм правопонимания, творческим потенциалом соловьевских идей в решении дискус-
сионных проблем современности в условиях кризиса юридического позитивизма, оригинальным подходом 
в решении глобальных проблем современности, которые побуждают вновь обратиться к тем идеям о со-
лидарности, ответственности и нравственном преображении общества, которые составляют сердцевину 
политико-правовых взглядов В. С. Соловьева. Статья состоит из двух частей. Предлагаемая первая часть 
посвящена общефилософским основаниям учения Соловьева – генезису его системы, онтологии и мета-
физике всеединства, софиологии и учению о Богочеловечестве и их значению для конституирования его 
философско-правовых идей. Основные выводы первой части статьи сводятся к тому, что позиция  
В. С. Соловьева представляет собой попытку найти золотую середину между позитивизмом и морализ-
мом. Хотя эта позиция не лишена трудностей, в статье она определяется как плодотворная. Главная про-
блема состоит в том, чтобы найти способ определить тот «минимум добра», который должно обеспечи-
вать право. В статье делается вывод, что это не столько недостаток концепции философа, сколько объек-
тивная трудность проблемы, которая вряд ли может быть решена раз и навсегда 

Ключевые слова: право, нравственность, добро, свобода, справедливость, государство, принуждение, софио-
логия, всеединство, соборность, Богочеловечество, «минимум добра», Абсолют, теодицея, теософия, теозис, 
апофатизм, диалектика, идеал, позитивизм. 

 

Abstract  
The article provides a comprehensive analysis of the philosophical foundations of V. S. Solovyov's legal concept. 
The relevance of this research in modern conditions is substantiated, which is determined by three main factors: 
the search for new paradigms of legal understanding, the creative potential of Solovyov's ideas in solving 
controversial problems of our time in the context of the crisis of legal positivism, an original approach to solving 
global problems of our time, which encourage us to revisit those ideas about solidarity, responsibility and moral 
transformation of society, which constitute the core of V. S. Solovyov's political and legal views. The article 
consists of two parts. The proposed first part is devoted to the general philosophical foundations of Solovyov's 
teaching — the genesis of his system, the ontology and metaphysics of unity, sophiology and the doctrine of God-
manhood and their significance for the constitution of his philosophical and legal ideas. The main conclusions of 
the first part of the article are as follows: Solovyov's position is an attempt to find a "golden mean" between 
positivism and moralism. This position is defined in the article as fruitful, although it is not without difficulties.  
The main problem: How can we define the "minimum of goodness" that law should provide? The article 



ЭКОНОМИКА. ПРАВО. ОБЩЕСТВО  Т. 10, № 4 (44), 2025                       Теория и история государства и права 

 

44 

concludes that this is not so much a flaw in his concept as the objective difficulty of the problem, which is unlikely 
to be solved once and for all. 

Keywords: law, morality, goodness, freedom, justice, state, coercion, sophiology, unity, sobornost, God-manhood, "mini-
mum of goodness", Absolute, theodicy, theosophy, theosis, apophaticism, dialectic, ideal, positivism. 
 

 

Владимир Сергеевич Соловьев занимает осо-
бое место в истории русской и мировой философ-
ской и философско-правовой мысли. Его творче-
ство представляет собой уникальный феномен: 
это, пожалуй, первая в истории России закончен-
ная философская система, претендующая на 
всеохватность и универсальность. Значение Со-
ловьева для русской культуры трудно переоце-
нить, поскольку он стал основоположником ориги-
нальной традиции религиозно-философского 
мышления, оказавшей определяющее влияние на 
целую плеяду выдающихся мыслителей XX в. –  
от С. Н. Булгакова и П. А. Флоренского до Н. А. Бер-
дяева и С. Л. Франка. 

Представляется, что актуальность обращения к 
философско-правовому наследию Соловьева 
определяется несколькими факторами. Во-первых, 
продолжающиеся дискуссии о ценностных основа-
ниях правопорядка, о соотношении права и мо-
рали, о справедливости и общественном идеале 
делают концепцию Соловьева востребованным 
источником идей и аргументов. Во-вторых, в 
условиях кризиса юридического позитивизма и 
поиска новых парадигм правопонимания соловь-
евская философия права предлагает целостную 
альтернативу, основанную на признании нрав-
ственного содержания правовых норм. В-третьих, 
глобальные проблемы современности (социаль-
ное неравенство, экологический кризис, утрата 
духовных ориентиров и др.) побуждают вновь 
обратиться к тем идеям о солидарности, ответ-
ственности и нравственном преображении обще-
ства, которые составляют сердцевину политико-
правовых взглядов В. С. Соловьева.  

Из современных исследователей, которые 
непосредственно исследовали концептуальные 
основания философии права Соловьева, можно 
назвать И. Г. Геращенко, В. И. Приленского,  
А. Валицкого, Е. А. Прибыткову, С. Е. Крюкову и 
ряд других. Здесь мы имеем дело с разными 
подходами как с тематической, так и с концепту-
альной точек зрения вплоть до поисков теорети-
ческих оснований ответа на современные вызо-
вы, с которыми сталкивается российское госу-
дарство и российская государственность как ци-
вилизационное явление. Так, в совместной ста-

тье И. Г. Геращенко и Н. В. Геращенко [2] пози-
ция Соловьева подвергается анализу по линии 
соотношения нравственности и права с точки 
зрения христианского универсализма. В указан-
ной статье авторы справедливо обращают вни-
мание на то, что Соловьев понимает право как 
действенное средство преобразования правовых 
норм посредством нравственных идеалов и 
обосновывает идею всеединства наций без ни-
велирования их особенностей. 

В. И. Приленский в совместной с Л. В. Конова-
ловой статье, посвященной знаменитой работе 
Соловьева «Оправдание добра» [9], написанной 
для энциклопедии «Русская философия», иссле-
дует понимание им добра как такой моральной 
категории, которая имеет универсальный харак-
тер, из чего вытекает понимание права как свое-
образного инструмента установления равновесия 
между личной свободой и общим благом.  

Особого внимания заслуживает неординарная 
работа Анджея Валицкого [1], в которой проводит-
ся сравнительный анализ философско-правовых 
идей В. С. Соловьева, Б. Н. Чичерина, Л. И. Пет-
ражицкого, П. И. Новгородцева, Б. А. Кистяковско-
го и С. И. Гессена. А. Валицкий проводит и аргу-
ментирует, на наш взгляд, аутентичную Соловьеву 
мысль, выводящую его концепцию из-под извест-
ной критики Б. Чичерина. Согласно В. Соловьеву, 
поскольку право выводится из религиозной осно-
вы, где определяющей является категория «все-
единство», постольку оно по своей природе 
определяет отношение между субъектами права 
в виде своеобразного синтеза свободы и равен-
ства. Основное назначение этого синтеза – «хра-
нить свободы других». Вместе с тем А. Валицкий 
справедливо настаивает на таком понимании 
Соловьевым известного определения права как 
«минимума добра», при котором право не высту-
пает в качестве «недоморали», а предполагает 
степень моральных самоограничений, имеющих 
общезначимый характер и позволяющих требо-
вать их выполнения от всякого другого. 

В 2011 г. вышла монография Е. А. Прибытко-
вой [8], выполненная на основе ранее защищен-
ной кандидатской диссертации. В первой главе 
своей книги автор определяет место философии 



ФЕДОРИЩЕНКО А. И. 

 

45 

права в философской системе В. Соловьева.  
Во второй главе автор аргументирует мысль о 
совпадении во многом теократических идей то-
мизма, сформулированных Фомой Аквинским, и 
соответствующих идей Соловьева. В третьей 
главе автор обосновывает тезис о том, что пони-
мание Соловьевым права как «минимума добра», 
гарантированного государственным насилием, 
совпадает с теорией представителя германской 
правовой мысли Г. Еллинека, которая известна 
под названием «этический минимум». 

Таким образом, философско-правовые идеи 
В. Соловьева по-прежнему являются источником 
современных дискуссий о концептуальных осно-
ваниях соотношения права и нравственности, 
места и роли государства не только в правоот-
ношениях, но и в качестве гаранта моральных 
отношений, в вопросах социальных прав, глоба-
лизации. Внутренние вызовы современной Рос-
сии – кризис морального самосознания, правовой 
нигилизм, драматический поиск баланса между 
индивидуальными свободами и публичным инте-
ресом, общим благом – находят оригинальное 
решение в философии права В. Соловьева.  

На наш взгляд, философия В. С. Соловьева 
представляет особый интерес именно потому, 
что она была попыткой преодолеть характерный 
для Нового времени разрыв между сущим и 
должным, фактом и ценностью, правом и нрав-
ственностью. В эпоху господства позитивизма и 
секуляризации философ отстаивал идею органи-
ческой связи между различными сферами чело-
веческой жизни и деятельности, между индиви-
дуальным и социальным, временным и вечным 
[11]. Эта интегрирующая установка представля-
ется чрезвычайно ценной и сегодня, когда фраг-
ментация знания и жизненного мира достигла 
критической точки. 

Вместе с тем необходимо признать, что уче-
ние Соловьева содержит немало противоречий, 
утопических элементов и спорных положений. 
Критическое осмысление этого наследия пред-
полагает не только выявление его сильных сто-
рон, но и честный анализ его ограничений и сла-
бостей. Такой подход, на наш взгляд, является 
единственно продуктивным способом актуализа-
ции классического философского наследия. 

Цель настоящей статьи состоит в комплекс-
ном анализе философии всеединства В. С. Со-
ловьева и детальном исследовании его учения о 
государстве и праве с позиций современного 
правоведения и философии. Для достижения 

этой цели поставлены следующие задачи: про-
следить генезис философской системы Соловье-
ва и выявить ее основные интеллектуальные ис-
точники; реконструировать онтологические и ме-
тафизические основания концепции всеединства; 
проанализировать софиологию и учение о Бого-
человечестве в их связи с социально-правовой 
проблематикой; исследовать соловьевское пони-
мание нравственных оснований права в контек-
сте полемики с юридическим позитивизмом; рас-
крыть содержание формулы «право как минимум 
добра» и оценить ее теоретическое значение; 
охарактеризовать философию государства Со-
ловьева, выявив в ней соотношение утопических 
и реалистических элементов; проследить эволю-
цию теократического идеала в творчестве фило-
софа. 

Методологическую основу работы составляют 
историко-философский подход, позволяющий 
рассмотреть учение В. С. Соловьева в контексте 
развития европейской и русской философской 
традиции; системный подход, дающий возмож-
ность выявить внутренние связи между различ-
ными элементами соловьевской концепции; 
сравнительный метод, применяемый для сопо-
ставления идей В. С. Соловьева с другими фило-
софско-правовыми учениями.  

Структура статьи определяется поставленны-
ми задачами. Первая часть посвящена общефи-
лософским основаниям учения Соловьева – ге-
незису его системы, онтологии и метафизике 
всеединства, софиологии и учению о Богочело-
вечестве. Во второй части статьи непосред-
ственно рассматривается философия права и 
государства – нравственные основания права, 
концепция «минимума добра», учение о государ-
стве и теократический идеал. В заключении под-
водятся итоги исследования и формулируются 
основные выводы. 

Формирование философской системы В. С. Со-
ловьева представляет собой сложный и многопла-
новый процесс, в котором переплелись влияния 
различных интеллектуальных традиций, личный 
религиозный опыт и напряженные искания исти-
ны. Понимание этого генезиса необходимо для 
адекватной интерпретации зрелых произведений 
философа, в том числе его учения о праве и го-
сударстве. 

Прежде всего следует отметить определяю-
щее воздействие немецкого классического идеа-
лизма, особенно философии Шеллинга и Гегеля, 
на систему В. Соловьева. От Шеллинга он вос-



ЭКОНОМИКА. ПРАВО. ОБЩЕСТВО  Т. 10, № 4 (44), 2025                       Теория и история государства и права 

 

46 

принял идею органического единства мира, уче-
ние о мировой душе и представление о филосо-
фии как высшем синтезе знания, объединяющем 
науку, искусство и религию. Шеллинговская 
натурфилософия с ее пониманием природы как 
живого организма, проникнутого духовным нача-
лом, легла в основу соловьевской концепции 
одухотворения материи [5]. Гегелевская диалек-
тика стала методологическим инструментом по-
строения системы всеединства, хотя Соловьев 
существенно переосмыслил ее в духе более кон-
кретного, личностного понимания Абсолюта [6]. 

Влияние немецкого идеализма на Соловьева 
представляется амбивалентным. С одной сторо-
ны, именно этой традиции он обязан систематич-
ностью и концептуальной строгостью своего 
мышления, умением выстраивать грандиозные 
умозрительные конструкции. С другой стороны, 
некоторые слабости соловьевской философии 
(чрезмерная абстрактность отдельных построе-
ний, недостаточное внимание к эмпирической 
конкретности) также восходят к этому источнику. 
Показательно, что сам Соловьев в «Критике от-
влеченных начал» подвергает рационализм 
немецкой философии серьезной критике, хотя 
при этом во многом остается в плену ее катего-
риального аппарата [10]. 

Существенное влияние на формирование со-
ловьевского мировоззрения оказала восточно-
христианская богословская традиция. Патристи-
ка – творения отцов Церкви, прежде всего Григо-
рия Нисского, Псевдо-Дионисия Ареопагита, 
Максима Исповедника – дала Соловьеву учение 
о теозисе (обожении) как конечной цели челове-
ческого существования и идею преображения 
всего космоса в Царство Божие [16]. Византий-
ское богословие с его апофатизмом и мистиче-
ской глубиной обогатило философскую рефлек-
сию Соловьева духовным измерением, которого 
недоставало западному рационализму. 

Важно подчеркнуть, что обращение к патри-
стике было для Соловьева не просто академиче-
ским интересом, но глубоко личным делом. Фи-
лософ был искренне верующим человеком, и его 
система имела не только теоретическое, но и 
экзистенциальное значение. В этом коренное 
отличие Соловьева от многих представителей 
немецкого идеализма, для которых религия была 
скорее предметом философской рефлексии, чем 
живым опытом веры. Именно эта религиозная уко-
рененность придает соловьевской философии осо-
бую глубину и экзистенциальную напряженность. 

Русская религиозно-философская мысль, 
представленная прежде всего славянофилами, 
также внесла значительный вклад в формирова-
ние соловьевского мировоззрения. Идея собор-
ности, т. е. свободного единства людей в любви и 
истине, противоположного как индивидуалисти-
ческому атомизму, так и принудительному кол-
лективизму, стала одним из краеугольных камней 
соловьевской социальной философии [3]. Крити-
ка отвлеченного рационализма, противопостав-
ление «живого знания» абстрактному рассудку 
также восходят к славянофильской традиции. 

Вместе с тем отношение Соловьева к славя-
нофильству было сложным и критическим. Он 
решительно отвергал славянофильский нацио-
нализм, идеализацию допетровской Руси и про-
тивопоставление России Западу. В своих публи-
цистических статьях 1880–1890-х гг. Соловьев 
беспощадно критиковал эпигонов славянофиль-
ства, выродившегося, по его мнению, в узкий 
национализм и реакционную идеологию. Эта кри-
тика видится чрезвычайно важной и актуальной: 
Соловьев показал, что подлинный религиозный 
универсализм несовместим с национальной ис-
ключительностью и культурным изоляционизмом. 

Важным источником соловьевской философии 
стала также европейская мистическая традиция, 
включая учение Якоба Бёме, каббалу и различ-
ные теософские течения [16]. Мистические инту-
иции о Софии Премудрости Божией, о вечной 
женственности, о тайне божественной любви 
легли в основу софиологической концепции фи-
лософа. Эти влияния придают системе Соловье-
ва своеобразный эзотерический оттенок, который 
некоторые исследователи считают ее слабым 
местом, отходом от строгой рациональности. 

На наш взгляд, мистический элемент в фило-
софии Соловьева играет неоднозначную роль.  
С одной стороны, он позволяет философу выйти 
за пределы сухого рационализма и обратиться к 
измерениям человеческого опыта, недоступным 
дискурсивному мышлению. С другой стороны, ми-
стические построения Соловьева порой действи-
тельно страдают произвольностью и недостаточ-
ной обоснованностью. Софиология, в частности, 
содержит немало темных мест и противоречий, 
что впоследствии стало предметом острой поле-
мики среди последователей философа. 

Наконец, научный позитивизм и эволюцио-
низм XIX в. побудили Соловьева к построению 
системы, которая не отрицала бы достижения 
естествознания, но включала их в более широкий 



ФЕДОРИЩЕНКО А. И. 

 

47 

метафизический контекст. Соловьев был хорошо 
знаком с современной ему наукой и стремился 
показать, что религиозное мировоззрение не 
противоречит научному, а дополняет и заверша-
ет его. Эта установка на синтез веры и знания, 
религии и науки составляет одну из характерных 
черт соловьевской философии. 

Таким образом, философская система Соло-
вьева возникла как результат творческого синте-
за разнородных интеллектуальных традиций. 
Немецкий идеализм дал ей методологический 
аппарат и систематическую форму; христианская 
патристика – религиозное содержание и духов-
ную глубину; славянофильство – идею соборно-
сти и критику отвлеченного рационализма; за-
падная мистика – софиологическую проблемати-
ку; позитивизм – внимание к научному знанию. 
Оригинальность Соловьева состоит не в изобре-
тении совершенно новых идей, а в уникальном 
сочетании и переосмыслении этих разнородных 
элементов, составивших единую систему. 

Центральным понятием философской систе-
мы Соловьева является понятие «всеединство». 
Оно восходит к неоплатонической традиции (гре-
ческое «ἓν καὶ πᾶν» – «одно и всё») и означает 
такое единство множества, при котором единое 
существует не за счет частей и не вне их, а в них, 
и каждая часть не исключает других, но в своем 
полном развитии полагает их. Всеединство про-
тивоположно как отвлеченному монизму, погло-
щающему все различия в безразличном тожде-
стве, так и плюрализму, признающему лишь 
обособленные элементы без внутренней связи. 

Для понимания соловьевской онтологии важно 
различать два аспекта всеединства: положитель-
ное (истинное) всеединство и отрицательное 
(ложное) всеединство. Положительное всеедин-
ство есть такое соединение элементов, при кото-
ром каждый из них сохраняет свою индивидуаль-
ность и вместе с тем находится в органической 
связи со всеми другими. Это единство в разли-
чии, тождество в многообразии. Отрицательное 
же всеединство достигается путем насильствен-
ного подавления или уничтожения различий, 
сведения многого к однородной массе. Первое 
есть идеал, к которому должен стремиться мир; 
второе – его извращение и карикатура. 

Представляется, что это различение имеет не 
только теоретическое, но и огромное практиче-
ское значение. Оно позволяет критически оцени-
вать различные проекты социального и полити-
ческого единства. Тоталитарные режимы XX в. 

представляли собой именно попытки достичь 
единства путем насильственной унификации, по-
давления всякого различия и инаковости. С пози-
ций соловьевской философии такое «единство» 
является ложным и по существу саморазруши-
тельным. Подлинное единство может быть до-
стигнуто только на основе свободы и любви, а не 
принуждения и страха. 

В онтологическом плане Соловьев утвержда-
ет, что истинно-сущее есть абсолютное всеедин-
ство. Его неотъемлемыми составляющими явля-
ются: единый Бог как абсолютное начало, содер-
жащее в себе потенцию всего многообразия бытия; 
мир как становящееся всеединство, находящееся в 
процессе развития от первоначального хаоса к 
космическому порядку; их взаимосвязь в процессе 
космического и исторического развития, направ-
ленного к конечному торжеству добра и истины. 

Бог в системе Соловьева выступает не как 
трансцендентный миру деспот, а как «сверхсу-
щее» единство, изливающее себя в творении и 
имманентно присутствующее в каждом элементе 
бытия. Здесь Соловьев явно следует традиции 
христианского платонизма с его учением о «при-
частности» всего сущего божественным идеям-
первообразам. Вместе с тем он стремится пре-
одолеть статичность платоновского мира идей, 
вводя динамический, процессуальный аспект: 
божественное начало не просто пребывает в 
неизменном совершенстве, но активно действует 
в мире, преображая его. 

На наш взгляд, соловьевская онтология пред-
ставляет собой интересную попытку соединить 
теизм с пантеизмом, избежав крайностей того и 
другого. От традиционного теизма Соловьев за-
имствует идею личного Бога, обладающего волей 
и сознанием; от пантеизма – учение о боже-
ственной имманентности миру, о присутствии 
Абсолюта во всем сущем. Результатом является 
своеобразный панентеизм, т. е. воззрение, со-
гласно которому мир пребывает в Боге (хотя и не 
тождествен Ему), а Бог присутствует в мире (хотя 
и не исчерпывается им). 

Однако здесь возникают серьезные концепту-
альные трудности, которые Соловьеву не уда-
лось полностью преодолеть. Главной из них яв-
ляется проблема теодицеи, т. е. оправдания Бога 
перед лицом мирового зла. Если Бог всемогущ, 
всеблаг и имманентно присутствует в мире, то 
откуда же берется зло? Соловьев пытается ре-
шить эту проблему с помощью учения о «миро-
вой душе», которая свободно отпала от боже-



ЭКОНОМИКА. ПРАВО. ОБЩЕСТВО  Т. 10, № 4 (44), 2025                       Теория и история государства и права 

 

48 

ственного единства, породив тем самым хаос и 
страдание. Но это решение само порождает но-
вые вопросы: почему всеблагой Бог допустил 
такое отпадение? Не несет ли Он ответственно-
сти за зло, поскольку создал существо, способ-
ное к отпадению? 

Мы полагаем, что проблема теодицеи не мо-
жет быть решена чисто философскими сред-
ствами и что честность требует признать здесь 
границы рационального познания. Соловьев, при 
всей глубине своего мышления, порой проявлял 
чрезмерную уверенность в возможностях рацио-
нального объяснения тайн бытия. Характерной 
чертой его системы стало стремление к полноте 
и завершенности, которое иногда приводило к 
недооценке пределов человеческого разума. 

Важной составной частью соловьевской ме-
тафизики является учение о трех ипостасях Аб-
солюта, или трех способах бытия всеединства. 
Первая ипостась (абсолютно-сущее, или Бог 
Отец в христианской терминологии), представля-
ет собой первоначальное единство, содержащее 
всё в потенции. Вторая ипостась (Логос, или Бог 
Сын) – это самораскрытие этого единства, его 
выражение в определенном содержании. Третья 
ипостась (Дух) осуществляет возвращение к 
единству на новом, более высоком уровне, где 
различенное содержание оказывается интегри-
рованным в гармоническое целое [14]. 

Эта триадическая схема, явно заимствован-
ная из гегелевской диалектики и христианского 
тринитарного богословия, пронизывает всю си-
стему Соловьева. Он использует ее примени-
тельно к анализу познания (опыт – разум – син-
тез), морали (стыд – жалость – благоговение), 
общества (экономика – политика – духовная 
жизнь) и многих других областей. Универсаль-
ность этой схемы составляет как силу, так и сла-
бость соловьевского мышления: она позволяет 
выявить структурные параллели между различ-
ными сферами бытия, но иногда превращается в 
прокрустово ложе, искусственно упрощающее 
реальность. 

Особое место в метафизике Соловьева зани-
мает учение о Софии Премудрости Божией. Со-
фиология является, пожалуй, наиболее ориги-
нальным и вместе с тем наиболее спорным эле-
ментом соловьевской системы. София выступает 
у философа в различных ипостасях: как идеаль-
ное человечество, как вечная женственность, как 
мировая душа, как тело Божие, как посредница 
между Богом и миром. Многозначность этого по-

нятия породила многочисленные интерпретации 
и дискуссии, продолжающиеся по сей день. 

В наиболее общем смысле София представ-
ляет собой идеальный первообраз мира, его за-
мысел в божественном уме. Она есть та совер-
шенная гармония, тот образец красоты и добра, 
который должен быть воплощен в процессе кос-
мического и исторического развития. Если Бог 
есть абсолютное единство всего, то София есть 
всё в единстве, т. е. единство конкретных, органи-
чески связанных элементов, каждый из которых 
находит свое место и значение в этом единстве. 

Соловьев связывает Софию с образом вечной 
женственности, божественной возлюбленной, к 
которой устремлена любовь Творца. Этот мотив 
имеет глубокие корни в мистической литературе – 
от библейской Песни Песней и апокрифической 
Книги Премудрости до средневековой куртуазной 
поэзии и дантовской Беатриче. Для Соловьева 
София была не только философской концепцией, 
но и предметом личного мистического опыта. Он 
трижды в своей жизни (в детстве, в юности и в 
зрелом возрасте) переживал видения, которые 
интерпретировал как явления Софии. 

На наш взгляд, софиология Соловьева пред-
ставляет значительный интерес как попытка 
обосновать высокое достоинство мира, природы 
и телесности в противовес спиритуалистическо-
му презрению к материальному. В системе Соло-
вьева материя есть не нечто низшее и презрен-
ное, но божественная София, воплощающаяся в 
видимом мире. Отсюда следует, что задача че-
ловека состоит не в бегстве от мира, а в его пре-
ображении, не в умерщвлении плоти, а в ее оду-
хотворении. Эта установка представляется чрез-
вычайно ценной альтернативой как материализ-
му, обожествляющему природу в ее наличном 
состоянии, так и спиритуализму, отвергающему 
материальный мир как источник зла. 

Вместе с тем нельзя не отметить концепту-
альных трудностей, связанных с софиологией. 
Главная из них состоит в неопределенности он-
тологического статуса Софии. Является ли она 
божественной ипостасью (четвертой наряду с 
Отцом, Сыном и Духом)? Или она тварное суще-
ство, хотя и высочайшее? Или же это просто ас-
пект божественной жизни, не обладающий само-
стоятельным бытием? Соловьев дает различные 
ответы на этот вопрос в разных произведениях, 
что породило серьезные разногласия среди его 
последователей. С. Булгаков и П. Флоренский 
развили софиологию в сторону признания Софии 



ФЕДОРИЩЕНКО А. И. 

 

49 

особой ипостасью, что даже вызвало обвинения 
в ереси со стороны церковных властей [18]. 

Мы полагаем, что софиология Соловьева 
ценна, скорее, как поэтическая интуиция, чем как 
строгая философская концепция. Она выражает 
важную истину о красоте и осмысленности мира, 
о его связи с божественным началом, но попытки 
превратить ее в догматическую систему наталки-
ваются на серьезные трудности. Возможно, здесь 
речь идет о том, что не может быть адекватно вы-
ражено на языке понятий и требует символическо-
го, мифопоэтического способа высказывания. 

С софиологией тесно связано учение Соловь-
ева о Богочеловечестве – это центральная исто-
риософская идея его системы. Богочеловечество 
есть конечная цель мирового процесса, состоя-
ние гармоничного соединения божественного и 
человеческого начал. Христос, по Соловьеву, 
есть Богочеловек par excellence, совершенное 
единство Бога и человека в одном лице [10].  
Но то, что осуществилось индивидуально во 
Христе, должно осуществиться универсально во 
всем человечестве и во всем космосе. История 
человечества есть постепенное становление 
коллективного Богочеловечества. 

Эта идея имеет грандиозные следствия для 
понимания смысла истории, общества и права. 
Если конечная цель – Богочеловечество, то все 
социальные институты, включая государство и 
право, должны оцениваться с точки зрения их 
вклада в достижение этой цели. Они являются не 
самоцелью, но служебными средствами для 
осуществления нравственного идеала. Эта уста-
новка определяет характер соловьевской фило-
софии права, речь о которой более подробно 
пойдет ниже. 

Представляется, что учение о Богочеловече-
стве, при всей его метафизической смелости, 
содержит глубокую нравственную истину. Оно 
утверждает, что человек призван к бесконечному 
совершенствованию, что его назначение – не 
приспособление к наличному порядку вещей, а 
творческое преображение этого порядка. Это 
учение противостоит как консервативному фата-
лизму, смиряющемуся с существующим злом, так 
и революционному волюнтаризму, верящему в 
возможность немедленного переустройства мира 
насильственными средствами. Путь к Богочело-
вечеству, по Соловьеву, – это путь постепенного 
духовного роста, требующий терпения, труда и 
любви. 

Философско-правовая концепция В. С. Соло-
вьева наиболее полно изложена в его главном 
этическом сочинении – «Оправдание добра» 
(1897), а также в более ранних работах – «Крити-
ка отвлеченных начал» (1880) и «Право и нрав-
ственность» (1897) [10; 11, 19]. Центральным по-
ложением этой концепции является утверждение 
внутренней, необходимой связи между правом и 
нравственностью. Соловьев решительно отвер-
гает как юридический позитивизм, отрывающий 
право от морали, так и моральный ригоризм, не 
признающий самостоятельного значения право-
вых институтов. 

Юридический позитивизм, получивший широ-
кое распространение в XIX в. (Дж. Остин,  
К. Бергбом, Г. Ф. Шершеневич в России), рас-
сматривал право исключительно как продукт го-
сударственной воли, совокупность норм, уста-
новленных и обеспечиваемых принудительной 
силой государства. С этой точки зрения вопрос о 
нравственном содержании права является внеш-
ним для юриспруденции: право есть то, что уста-
новлено властью, независимо от того, справед-
ливо оно или нет [17]. 

Соловьев подвергает юридический позити-
визм глубокой критике. Он показывает, что по-
следовательно проведенный позитивизм ведет к 
признанию всякой власти законной, поскольку 
она обладает силой, и всякого закона справедли-
вым, поскольку он установлен. Это делает не-
возможной критическую оценку существующего 
права, обоснование правовых реформ и сопро-
тивление явно несправедливым законам.  
«Если право есть только сила, – пишет Соловь-
ев, – то нет никакого принципиального различия 
между правовым государством и разбойничьей 
шайкой». 

На наш взгляд, критика юридического позити-
визма остается актуальной и сегодня. XX век с 
его тоталитарными режимами наглядно проде-
монстрировал опасность отождествления права с 
волей государства. Законы нацистской Германии 
и сталинского СССР формально отвечали крите-
риям позитивного права – они были установлены 
компетентной властью и обеспечивались при-
нуждением, – но по существу являлись организо-
ванным беззаконием, легализованным преступ-
лением. Нюрнбергский процесс и последующее 
развитие международного права признали, что 
существуют нормы, стоящие выше позитивного 
закона и обязательные для всех государств. Это 
признание означало, по существу, реабилитацию 



ЭКОНОМИКА. ПРАВО. ОБЩЕСТВО  Т. 10, № 4 (44), 2025                       Теория и история государства и права 

 

50 

естественно-правовой традиции, к которой при-
надлежал Соловьев. 

Вместе с тем Соловьев отвергает и противо-
положную крайность – моральный ригоризм, 
представленный, в частности, Л. Н. Толстым с 
его учением о непротивлении злу насилием.  
С этой точки зрения всякое принуждение без-
нравственно, а потому право, опирающееся на 
силу государства, есть зло, несовместимое с 
нравственным идеалом [19]. Последовательный 
моралист должен отвергнуть правовые институ-
ты как таковые и апеллировать непосредственно 
к совести каждого человека. 

Соловьев возражает, что такой подход игно-
рирует реальное несовершенство человеческой 
природы. В мире, где существует зло, где одни 
люди готовы причинять страдания другим, 
непротивление злу означает попустительство 
злу, соучастие в нем. Если убийцу не остановить 
силой, он будет продолжать убивать; если 
насильника не заключить в тюрьму, он будет 
продолжать насиловать. Отказ от принуждения в 
таких условиях есть не проявление нравственно-
сти, а ее извращение – жертвование невинными 
во имя абстрактного принципа. 

Представляется, что соловьевская критика 
морального ригоризма в целом убедительна. 
Толстовское непротивление основано на утопи-
ческом представлении о человеческой природе и 
игнорирует трагические аспекты социальной 
жизни. Однако необходимо признать, что сам 
Соловьев порой недостаточно последовательно 

проводил свои принципы. Поддержка им русского 
самодержавия, пусть и условная, и оправдание 
некоторых форм государственного принуждения 
иногда вступали в противоречие с его же гумани-
стическими идеалами. 

Позиция Соловьева представляет собой по-
пытку найти золотую середину между позитивиз-
мом и морализмом. Право, с его точки зрения, 
имеет нравственное содержание – оно направ-
лено на осуществление добра и ограничение зла. 
Но это не всё нравственное содержание, а лишь 
определенный минимум, необходимый для су-
ществования общества. Право не претендует на 
полное осуществление нравственного идеала, 
поскольку это задача свободного морального со-
вершенствования. Право же лишь создает усло-
вия, при которых такое совершенствование ста-
новится возможным. 

Эта позиция представляется в целом плодо-
творной, хотя и не лишенной некоторых неясно-
стей. Главная проблема: как определить тот 
«минимум добра», который должно обеспечивать 
право? Где проходит граница между тем, что мо-
жет быть предметом правового регулирования, и 
тем, что относится к сфере индивидуальной мо-
рали? Соловьев дает некоторые критерии, но они 
остаются довольно общими и допускают различ-
ные интерпретации. Это не столько недостаток 
его концепции, сколько объективная трудность 
проблемы, которая вряд ли может быть решена 
раз и навсегда. 

 
 

Список литературы 
 

1. Валицкий А. Философия права русского либерализма. – М. : Мысль, 2012.  
2. Геращенко И. Г., Геращенко Н. В. Философско-правовая концепция В. С. Соловьева в контексте 

современного глобализма // Наука. Общество. Государство. – 2025. – Т. 13. – № 2. – С. 113–120. 
3. Козырев А. П. Соловьев и гностики. – М. : Издатель Савин С. А., 2007.  
4. Крючкова С. Е. Полемика Вл. Соловьева и Б. Чичерина о сущности права и об отношении права 

и нравственности // Гуманитарный вестник. – 2023. – № 2. – С. 1–13.  
5. Лосский Н. О. История русской философии. –М. : Высшая школа, 1991. – С. 69–132. 
6. Нижников С. А. Философия всеединства Вл. Соловьева и ее критики // Электронное научное из-

дание альманах «Пространство и время». – 2016. – № 2.  
7. Новгородцев П. И. Идея права в философии Вл. С. Соловьева // Вопросы философии и психоло-

гии. – 1901. – Кн. 56. – С. 112–129. 
8. Прибыткова Е. А. Несвоевременный современник: философия права В. С. Соловьева. – М. : 

Модест Колеров, 2011.  
9. Приленский В. И., Коновалова Л. В. Оправдание добра // Русская философия. Энциклопедия / 

под общей ред. М. А. Маслина. – М., 2014. – С. 447–449. 
10. Соловьев В. С. Критика отвлеченных начал // Соловьев В. С. Соч. : в 2 т. – М. : Мысль, 1988. –  

Т. 1. – С. 581–756. 



ФЕДОРИЩЕНКО А. И. 

 

51 

11. Соловьев В. С. Оправдание добра. – М. : Институт русской цивилизации, Алгоритм, 2012. 
12. Соловьев В. С. Право и нравственность // Власть и право: Из истории русской правовой мысли. –

Л. : Лениздат, 1990. – С. 93–130. 
13. Соловьев В. С. Россия и Вселенская Церковь / пер. с франц. Г. А. Рачинского. – М. : Амрита-

Русь, 1924. 
14. Соловьев В. С. Чтения о Богочеловечестве. – М. : АСТ, 2006. 
15. Трубецкой Е. Н. Миросозерцание Вл. С. Соловьева : в 2 т. – М. : Медиум, 1995.  
16. Флоровский Г. В. Пути русского богословия. – Париж : YMCA-Press, 1937.  
17. Ященко А. С. Философия права Владимира Соловьева. Теория федерализма. Опыт синтетической 

теории права и государства. – СПб. : Санкт-Петербургский университет МВД России : Алетейя, 1999.  
18. Valliere P. Modern Russian Theology: Bukharev, Soloviev, Bulgakov. – Edinburgh : T&T Clark, 2000. 
19. Walicki A. Legal Philosophies of Russian Liberalism. – Oxford : Clarendon Press, 1987. 


